במ"ד

### שבוע פרשת תרומה

השבת בבתי הכנסת יוציאו שני ספרי תורה, ונקרא את פרשת "זְכֹּוֹר אֵת אְשִׁר עָשֶׁה לְּךְ עֲמֶלֵק בַּדֶּרֶךְ בְּצֵאתְּכֶם מִמְּצְרָיִם:" (דברים כ״ה:ייי) לאחר פרשת השבוע. קריאת פרשת זכור היא חובה מדאורייתא (מן התורה)! ההפטרה (שמואל אי ט״ו או ט״ז לפי מנהגים שונים) גם עוסקת בענין מחיית עמלק, והיא מספרת על ציווי ה׳ לשאול המלך להלחם בעמלק. במוצאי שבת יש לומר קידוש לבנה (מי שעוד לא בירך).



נושא: השבוע נסיים הלכות <u>בשר וחלב,</u> ונלמד על <u>בשר ודגים, חלב ודגים, דבש, ויין נכרים.</u> בסוף דף ההלכה הבאנו כמה ענינים נוספים לתלמידים המתענינים והם: <u>בישול, חלב, ופת של גויים</u>. אנחנו מקוים שהמעט שלמדנו בהלכה היומית בנושא הכשרות יביא להגברת המודעות (awareness) בעניני כשרות ולזהירות בקנית מוצרי מזון.

לאחר דיני כשרות נתחיל ללמוד דיני קריאת המגילה לקראת חג הפורים הבא עלינו לטובה.

#### יום הלכה

#### לקט דינים לסיום הלכות בשר וחלב-

- ¹.אחת. (tablecloth) אין לאכול מאכלי בשר וחלב על מפה
- לבשר (סגורה) (salt shaker) מותר להשתמש באותה מְלְחִיָּה (preferable) ולחלב, אבל רצוי (preferable) שתהיינה שתים, אחת לחלבי ואחת לרוערני  $^2$
- ◆ בכל בית יהודי צריך להחזיק שתי מערכות כלים (sets of kitchen)
   עובר למאכלי חלב, ואחת למאכלי בשר. יש ספרדים הנוהגים להתיר (utensils)
   להשתמש בכלי זכוכית (glass) למאכלי בשר וחלב על ידי ניקוי יסודי.<sup>3</sup>
  - ◆ חכמינו זכרונם לברכה אסרו לאכול בשר ודגים יחד.
     לגבי חלב ודג יש מנהגים שונים. אשכנזים נוהגים לאכול דג
     וחלב ביחד, וספרדים נוהגים שלא לאכול אותם ביחד.⁴



#### נושאים כלליים בכשרות

למדנו שאסור לאכול שְׁרָצִים ואסור לאכול חלב מבהמות טמאות, מדוע מותר לאכול דבש? הרי הדבורים אסורות באכילה!

חזייל התירו לאכול דבש דבורים. הדבש נאסף (is gathered) על ידי אוייל התירו לאכול דבש דבורים. הדבש נאסף (flower nectar) הדבורים מִצוּף פרחים (flower nectar), ונשמר בגוף הדבורה בדרך לַכַּנֶּרֶת (beehive). כותר לאכול את הדבש מכיון שהדבש לא נוצר בגוף הדבורה.

#### ד מדוע יין צריך הכשר, הרי הוא עשוי רק מענבים?

אסור מדאורייתא (מן התורה) לשתות יין שגויים השתמשו בו לעבודה זרה. ויין כזה נקרא יין נֶּסֶדְ. חכמינו זכרונם לברכה הוסיפו ואסרו לשתות יין שגוי נגע בו (prepared) ואפילו אם הגוי אינו עובד עבודה זרה, בין שהגוי עצמו הכין (touched) את היין, ובין שיהודי הכין את היין וגוי נגע בו. בגלל האיסור הזה אסור לשתות יין שאינו כשר, אף על פי שיין עשוי רק מענבים. יש עוד חששות ביין העשוי מענבי ארץ ישראל המצריכות הכשר ליין. למשל: שמיטה, ערלה, תרומות ומעשרות.





דיני קריאת המגילה

#### ה איזו מגילה כשרה לקריאת המגילה?

- ♦ קוראים את המגילה מתוך מגילהa) הכתובה על גבי קלף, בידי סופר מְיַפֶּן (trained scribe
- ◆ חייבים לשמוע כל מילה של המגילה ומי שלא שמע מילה אחת לא יצא ידי חובה. לכן, רצוי שלכל אחד תהיה מגילה כשרה, כדי שאם יפסיד (miss) מילה יוכל להשלימה במגילה שלו.
- ♦ מי שאין לו מגילה כשרה, יכול לעקוב אחרי הקריאה (printed), ואם (reading), ואם לא שמע מילה מהקורא יכול להשלימה מהמגילה הַמַּדְפֶּסֶת

עמודה ראשונה של המגילה מתוך תיקון באדיבות המו"ל

וכרכם שבעת הסריסים המשרתים את פני הכוכר

#### ו האם נשים חייבות בקריאת המגילה?

בדרך כלל נשים פטורות מְּמְּצְוֹוֹת עֲשֵׂה שֶׁהַיְּמֵן גְּרָמָן (זאת אומרת ממצוות שיש זמן קבוע לקיומה, אבל זמן קבוע לקיומן). מקרא מגילה היא מצות עשה שיש זמן קבוע לקיומה, אבל בכל זאת נשים חייבות לשמוע? קריאת המגילה, מכיון שגזירת המן להרוג את כל היהודים כללה (included) אף את הנשים, ועיקר הנס נעשה על ידי אישה.

### תוספת עיון- חלב ובישולי נכרים 🕮

חלב נכרי- אסור לשתות חלב שנחלב (was milked) על ידי גוי ללא השגחת יהודי, מחשש שמא הגוי ערבב (mixed in) בחלב הכשר חלב של בהמה טמאה. יש פוסקים המתירים בימינו שתיית חלב גויים במדינה (is afraid of government supervision), ולא יערבב חלב מתוקנת מפני שהגוי החולב חושש מפיקוח ממשלתי (cillegal). (אגרו"מ יו"ד:א:מ"ז) של בעלי חיים אחרים בחלב בהמה טהורה כאשר זה נגד החוק (illegal). (אגרו"מ יו"ד:א:מ"ז)

בישולי נכרי- אסור לאכול דברים שאינם נאכלים חיים (are not eaten raw) שגוי בשלם, אלא אם כן בישולי נכרי- אסור לאכול דברים שאינם נאכלים חיים (participates) ראוי משתתף (participates) בבישול. מי שיש בביתו עוזר\ת בית גוי\ה (consult) שיתייעץ (consult) שיתייעץ

**פת נכרי-** חכמים אסרו לאכול פת (לחם) של גוי, אלא אם כן יהודי השתתף באפיה. יש מקרים בהם מד נכרי- חכמים אסרו לאכול פת (can't acquire) לחם ישראל ישאל שאלת חכם כיצד ינהג.

#### מקורות-

ובהערות שם.

- 1. שוייע ירייד פייט:ד, ובמגייא ארייח קעייג **כתב שלאחר כיבוס** מותר.
- כנייל. החלוקה בין מלחיה פתוחה לסגורה עייפ הרב פפויפר בקצושייע שלו הלכות בשר בחלב, וכן בדי השולחן שם.
   עיין יחוייד א:ייב, ובספר הגעלת כלים פרק ייג סעי נייט
- בית יוסף יו"ד פ"ז כתב שאסור, וכן כה"ח שם ס"ק כ"ד, וכן כתב בספר שו"ת עמא דבר חלק א' עמוד ק"ח בשם הרב מרדכי אליהו שליט"א. בין המחמירים יש המקילים בדגים

#### בחמאה, עיין יחוְ״ד ו:מ״ח.

- 5. רמביים מאכלות אסורות ג:לייג. אמנם לגבי היימזון
- מלכות" (bees milk or royal jelly) נחלקו הפוסקים האחרונים. 6. שויע יוייד קכייג.
  - 7. חזייל התירו מגע גוי ביין מבושל. שוייע יוייד קכייג:ג.8. מייב סיי תרפייט סייס הי
- יש אומרים שאישה אינה חייבת בקריאת המגילה אלא רק בשמיעה ולכן אינה מוציאה אנשים ואם קוראת לעצמה מברכת "לשמוע מגילה". מחבר, רמ"א ומ"ב או"ח תרפ"ט
  - סעי ב׳. 10. גמרא ערכין ב :-ג. ובשיטה מקובצת שם.

HILLE TORAH LAY SCHOOL

# שבוע פרשת כי תישא

גם **השבת** נוציא שני ספרי תורה בבתי הכנסת. בראשון נקרא את פרשת השבוע ייכי תישאיי ובשני את פרשת פרה (במדבר יייט:אי).



#### הנושא: השבוע נלמד דיני **אפית מצות**.

כדי לאפות מצות יש צורך לדעת הרבה הלכות, ולעבוד בזריזות רבה (quickly). גדולי ישראל במשך הדורות נהגו לעסוק באפיית המצות בעצמם כדי להשתתף במצוה גדולה זו, וכדי להשגיח על כל פרט ופרט של האפיה.

> הלכה לום י

### דיני אפיית מצה

#### מאלו חיטים אופים את המצות לפסח?

כתוב בתורה: "וּשְׁמַרְתֵּם אָת הַמַּצוֹת". מכאן אנו למדים שהחיטים שעושים מהן מצות מצוה צריכות שמירה מיוחדת, שלא יבואו במגע (contact) עם מים, משעה שַׁמּוֹבִילַים אותן לְטָחִינָה (are taken to be ground). מצות מצות שאוכלים אותן בליל הסדר, כי בלילה זה (בחוץ לארץ שני לילות) יש חובה לאכול מצות.



#### מהי מצה שמורה?

למדנו שיש לשמור על המצות שאוכלים בליל הסדר מכל מגע במים או דבר המחמיץ (leavening agent), משעת טחינת החיטים ואילך. יש פוסקים הסוברים שהחיטים שעושים מהן מצות מצוה צריכות שימור משעת קצירה (harvest), ומצות אלו ידועות בשם יימַצַּה שָׁמוּרָה יי. המנהג התפשט (spread) אצל רבים להקפיד לאכול מצות שמורות משעת הקצירה בליל הסדר,



#### מהם "מים שלנו"?

לשים (knead) את המצות עם מַיִּם שֻׁלַנוֹ. זאת אומרת מוציאים את המים מַהַבַּרָז (faucet) או מקור אחר) לתוך כלי, מיד לאחר שקיעת השמש (faucet). 4 from when the water was placed) לאחר שעברו שתים עשרה שעות משעת הַשָּׁאִיבַה in the container) מותר להשתמש במים לאפיית מצות.⁵ נוהגים לומר "לְשֶׁם מֲצוֹת מָ**צְוַה**יי גם כאשר שואָבִים את המים.



ויש נוהגים לאכול מצה שמורה כל הפסח.3

#### דיני העיסוק במצות-

- יש להכין את המצוֹת שאוכלים בליל הסדר (ובחוץ לארץ בשני הלילות) לְשֵׁם to have in mind) מַצּוֹת מִצְיָה, זאת אומרת מי שמכין אותן צריך לכוון בעשייתן (while making them) למַצּוֹת מִצְוָה. מטעם זה העוסקים באפיית מצוֹת מכריזים (call out): "לַשָּׁם מַצּוֹת מִצְוָה".
- knead the) מיד כשהמים והקמח מתערבבים (mix) חייבים ללוש את הבצק (at's flattened with the rolling pin) אותו בְּמַעְרוֹךָ (it's flattened with the rolling pin) אותו לתנור, ואסור להניחו אפילו לרגע. נוהגים היום ברוב הַמַּאֲפִיּוֹת לבצע את כל הכנת המצות מנתינת המים ועד סוף האפיה בתוך 18 דקות.
  - ענוהגים לעשות חורים (perforations) במצות כדי שהבצק לא יתנפח (blister). יש לשים לב שהמצות אינן **בְּפוּלוֹת** (folded over) כלל וכן שאינן **נְפוּחוֹת (puffy or blistered)**. במקרים אלה לפעמים אסור לאכול את האזור הפגום (effected area) מחשש לחמץ.

#### מה ההבדל בין מצות יד למצות מכונה (machine matzot)

לפני כמאה וארבעים שנה $^{8}$  הומצאו מכונות (machines) לאפיית מצות, ופרצה מחלוקת בין גדולי ישראל אם מותר להשתמש בפסח במצה שנאפתה במכונות אלו. היום המכונות יותר מְשֶׁכְּלָלוֹת (advanced) ממה שהיו אז, $^{9}$  אבל עדיין רבים אלו. היום המכונות יותר מְשֶׁכְלָלוֹת (advanced) מַצּוֹת יד. מכל מקום נְמְנָעִים (avoid) מלאכול מַצּוֹת מְכוֹנָה $^{10}$  וּמֵעֲדִיפִּים (avoid) מעירים לאכול מצות מכונה, $^{8}$  וכל אחד יקח מצות כמנהגו.

#### פרטים נוספים

- האוסרים טענו שמכיוון שיש למכונות הרבה חלקים קשה לנקותם, וחתיכת בצק עלולה להידבק באחד הנקבים (may get stuck in one of the cracks), להחמיץ ולגרום גם לבצק שיבוא במגע איתה אחר כך להחמיץ. האוסרים גם טענו שמכיוון שצריך לאפות את המצות לשם מצוֹת מצוָה המכונה אינה יכולה לכוון כוונה זו.
- המתירים טענו שהמכונות פועלות במהירות ובדיוק רב יותר מבני אדם ואין חשש שהבצק יחמיץ. המתירים גם טענו שמספיק שהאדם שלוחץ על הכפתור (presses the button) המפעיל את המכונה יעשה זאת "לשם מצוֹת מצוַה".

#### תוספת עיון- מצה בערב פסח 🕮

#### <u>מקורות-</u>

- 1. שמות יייב:יייז.
- בשעת הדחק מספיק בשמירה משעת לישה, מייב סיי תנייג סייק כייד.
   בהייל סיי תנייג דייה טוב.
  - 4. בין השמשות.
- 5. הפוסקים כתבו טעם למים שלנו מפני שיש חמימות מסויימת במים בעודם במעיינות, ט"ז או"ח תנ"ה: א". נחלקו הפוסקים אם דין זה בעודם במעיינות, ט"ז או"ח תנ"ה: א". נחלקו זה שייך דוקא בארץ שידא גם בארצות שניסן חל בחורף, או שמא דין זה שייך דוקא בארץ שידא ובבל וכדומה. שו"ת חת"ס אה"ע חלק שני סי' קנ"ג פסק שגם כאשר רואים שהמים קרים מאד בשעת שאיבתם יש ללוש במים שלנו.
- גם זה נלמד מהפסוק "ושמרתם את המצות", תייס אי סייק גי.
   לפי ההלכה כל זמן שעוסקים במצות (לש, מגלגל במערוך, מנקב וכו') המצות אינן מחמיצות, ואם הניחן 18 דקות ללא עסק מחמיצות, שוייע אוייח תנייט בי. מ"מ נוהגים כמו שכתבנו לעשות הכל תוך 18

דקות, עיין ערוך השולחן שם סעי זי, ומועדים וזמנים חייג

- סיי רסייא אות הי הטעם לכך. 8. בנו המתיכנת: הבנייע ואנ
- 8. בין המתירים: הרייש נאטנזאהן (בעל שו״ת שואל ומשיב), הכתב סופר, הרב חיים עוזר גראדזענסקי, ר׳ מאיר שמחה מדוינסק, הרב מלכיאל טננבוים (שו״ת דברי מלכיאל) ועוד. בין האוסרים: הגר״ש קלוגר, והרבה מגדולי העולם החסידה הרי״ם מגור, דברי חיים (ר׳ חיים הלברשטם מצאנז), והאבני נזר. זכרונם לברכה. סיכום אפשר למצוא בשדי חמד מערכת חומ״ץ סי׳ י״ג, שערים מצויינים בהלכה ק״י׳ :כ״ב, פסקי תשובות הלכות פסח סי׳ ת״ס אות א׳, וקונטרס ביטול מודעה שמופיע בשו״ת שואל ומשיב מהדורא שביעאה.
- שכלול המכונות אליה וקוץ בה. מצד אחד יותר קל להשגיח על הניקיון והמלאכה נעשית במהירות ובדיוק רב יותר אבל מאידך יותר פעולות נעשות על ידי המכונה, לכן יתכן פוסקים שהתירו את המכונות הקדומות ויאסרו במכונות חדישות. שויית מהרשיים די קכייט.
   יש נוהגים לאכול מצות יד בליל הסדר ומצות מכונה בשאר הימים. באופן זה אין חשש של "לשמח" במצות שאוכלים בליל



# שבוע פרשת וירא

**נושא:** השבוע נלמד על <u>חשיבותה</u> ודיניה של עניית "אמן".

הלכה

מתי אומרים ברוך הוא וברוך שמו, ומתי עונים אמן?

כאשר שומעים ברכה מפי בן אדם אחר, אחרי "ברוך אתה הי" עונים "ברוך הוא וברוך שמו", ובסוף הברכה אומרים "אמן". בקדיש ששומעים בבית הכנסת גם כן צריך לענות אמן אחרי כל חלק של הקדיש.

האם אומרים ברוך הוא וברוך של בלבל בל בל בל ששומעים?
לא. ברוך הוא וברוך שמו עונים רק לברכה שאנחנו לא צריכים לצאת ידי חובה
בשמיעתה. למשל השומע את חברו מברך על הכריך שלו (his sandwich)- יענה
ברוך הוא וברוך שמו, אבל השומע את אביו או אדם אחר מברך ייהמוציאיי על

ד מה פירוש המלה אמן?

יום

1

פירוש המלה אמן הוא אמת. כלומר אנחנו אומרים שכל מה שנאמר בברכה הוא אמת. ועוד- אמיין יש בה ראשי תיבות "אל מלך נאמן", שפירושו גם כן אמת. עוד פירוש ל"אמן" שאומרים אחרי תפילה הוא: יהי רצון שיקויים הדבר.<sup>2</sup>

 $^{-1}$ החלה בשבת לא יענה ברוך הוא וברוך שמו כי הוא יוצא ידי חובה בברכת אביו

(Help! Someone stole the amen) את האמן! חטפו את האמן!

חזייל אמרו שצריך להיזהר מאוד(be very careful) באמירת אמן, כי הרבה אנשים לא אומרים אמן כמו שצריך, לדוגמא:

אמן יתומה (orphan)- היא אמן שנאמרת הרבה זמן לאחר הברכה.

אמן קטופה (cut-off)- האמן הזאת היא אמן שאומרה לא מקפיד להגיד את כל המלה אלא אומר ייִמְןיי או ייִאָמֵיי.

אמן חטופה (stolen)- האמן הזאת היא אמן שאומרה כל כך ממהר שהוא אומר את האמן עוד לפני שהמברך סיים את הברכה.

אם כן- יש לרחם על האמן ולהיזהר לאומרה בזמן, ואת כולה.



#### ו האם אני צריך לענות אמן על ברכה שאני בעצמי מברך?

עונים אמן רק על ברכות ששומעים מפי אחרים. יש מקרים יוצאי דופן עונים אמן רק על ברכות ששומעים מפי אחרים. יש מקרים יוצאי דופן (exceptional cases) שחזייל תקנו שגם המברך יענה אמן. למשל: אנחנו אומריי יישתבחיי, יישתבחיי, ובחויי (בתפילת ערבית), ובסוף ייהלליי.

| לך לך-וירא<br>בדוק מה אתה זוכר | 🗁 ילקוט מושגים     |
|--------------------------------|--------------------|
| אמן קטופה                      | מקדש מעט           |
| אמן יתומה                      | ברוך הוא וברוך שמו |
| אמן חטופה                      | אמן                |

# sample

# תוספת עיון- ברכה בקול 🕮

"אַל תּמְנֵע טוֹב מִבְּעָלָיו בּּהְיוֹת לְאֵ-ל יָדְדָ לַעֲשׂוֹת"
[אל תמנע דבר טוב מאחרים כאשר ביכולתך להטיב להם]

מווולי ג׳:ר״ז

למדנו שהמברך צריך לברך בקול מספיק חזק, שלפחות הוא ישמע את ברכתו. רצוי לברך בקול כדי שגם אחרים ישמעו את הברכה, ויוכלו ברכתו. רצוי לברך בקול (praised) את העונה "אמן". חז"ל שבחו (praised) את העונה "אמן" ועל ידי כך שאנחנו מברכים בקול אנחנו מזכים אחרים במצוות.

"פלא יועץ לר׳ אליעזר פאפו, ערך

#### מקורות-

- כף החיים סיי קכ״ד אות כ״ו מביא דעת הנוהגים לומר ברוך הוא וברוך שמו אפילו לברכה שיוצאים בה ידי חובה.
- או״ח סי׳ קכ״ד סע׳ ח׳, ובמ״ב שם ס״ק כ״ה (בשם פמ״ג).

.3 שבת קי"ט: דברי ריש לקיש.

 מקור השם "אמן יתומה" למקרה הזה נמצא בבה"ל או"ח קכ"ד ד"ה מיד, בשם אבודרהם. ועיין שו"ע שם סעי חי במחבר וברמ"א עוד פירושים לאמן יתומה.

5. שוייע אוייח סיי רטייו סעי אי.

14 כל השונה הלכות בכל יום פובטח שהוא בן עולם הבא © כל הזכויות שפורות לצבי הארים תשנ"ט

במ"ד

# שבוע פרשת כי תישא

השבוע יחול פורים קטן, זאת אומרת יייד (וטייו) אדר אי, שבו איננו חוגגים את פורים.



**נושא:** השבוע נלמד דיני <u>ביקור חולים</u>. בסוף השבוע נתחיל ללמוד דיני <u>ריבית</u> (*interest*).

כולם, ובמיוחד החולה, חייבים לזכור שהרופא הוא שליחו של ה' וה' הוא הרופא האמיתי (the true healer). לכן מי שהולך לבקר אצל רופא או לוקח תרופות (medicines) צריך להתפלל לה' שאכן הביקור אצל הרופא או התרופה יועילו לרפאותו ממחלתו (will help him recover).

יום הלכה

٦

הלכות ביקור חולים

מאיפה אנחנו לומדים את מצות/ביקוד חולים 🦭

יש בתורה מצות עשה לבקר חולים. אַלַּחְלוּ לוֹמִדים את המצוה מהי, שביקר את אברהם אחרי שאברהם נימול (had a brit milah) והיה חלש (weak). ואנחנו צריכים להשתדל (try) להיות כמו הי, ולבקר חולים.

חשוב לשים לב כשמבקרים חולים לא להישאר (to stay) יותר מידי זמן לידם כדי לא להכביד עליהם (not to be burdensome) וגם להישמע להוראות הרופא והורי החולה (listen to) 1.(the instructions of the doctor and parents).

#### ? איך מקיימים את מצות ביקור חולים?

עיקר מצות ביקור חולים יש בה שני ענינים (two parts). הענין הראשון הוא לראות אם החולה צריך משהו או אם אפשר לעזור לו במשהו. למשל חבר מבית לראות אם החולה, אפשר לדאוג להעביר אליו (send him) חומר לימודים שהוא חיסר a game to occupy) או משחק להעסיקו (material that he missed in school) בבית הספר לפעמים החולה משועמם (is bored) וצריך חבר לשמח אותו או לדבר אתו קצת.



לסיכום: מצות ביקור חולים כוללת דאגה לצרכי החולה ותפילה עבורו.



#### ה איך מתפללים עבור החולה?

אפשר להתפלל לה' ליד החולה, או להזכיר (mention) את החולה בתפילות שאנחנו מתפללים. בתפילת שמונה עשרה מזכירים את החולים בברכת רפאינו. אחרי שאומרים "והעלה רפואה שלימה לכל מכותינו" מוסיפים (add):

"יהי רצון מלפניך ה' אלקי ואלקי אבותי שתשלח מהרה רפואה שלימה מן השמים רפואת הנפש ורפואת הגוף לחולה (פלוני בן פלונית) בתוך שאר חולי ישראל."<sup>2</sup>

בתפילות עבור החולה נוהגים להזכיר שם החולה ושם אמו, ואם אינו יודע שם אמו יאמר שם אביו.3

מי שיש לו חולה בתוך ביתו ילך לחכם או לצדיק שיבקש רחמים (יתפלל) על החולה.



#### הלכות ריבית

#### מה זאת רבית (interest)?

כתוב בתורה: "אֶת כַּסְפְּדָ לֹאֹתְקְּוֹן לוֹ בְּנְשֶׁדְ וּבְּמַרְבִּית לֹא תִתּן אָכְלֶדְ". יש איסור מדאורייתא (מן התורה) להלות (to loan) על מנת (in order to) לקבל חזרה יותר ממה שהמלוה (the lender) נתן. למשל מי שמלוה 10 שקלים או כל סכום (amount) אחר לחבר על מנת לקבל חזרה יותר מהסכום הזה, וקיבל את הכסף עובר על איסור רבית.

#### נוסח מי שברך לחולה שאומרים בקריאת התורה

מי שברך אבותינו אברהם יצחק ויעקב, משה ואהרון דוד
ושלמה, הוא יברך וירפא את החולה (החולים)
\_\_\_\_\_ בן (בת)
\_\_\_\_ בן (בת)
בעבור שכל הקהל מתפלל בעבורו. ובשכר זה הקדוש
ברוך הוא ימלא רחמים עליו להחלימו ולרפאתו
ולהחזיקו ולהחיותו וישלח לו מהרה רפואה שלימה מן
השמים לרמ״ח אבריו ושס״ה גידיו בתוך שאר חולי
ישראל רפואת הנפש ורפואת הגוף (בשבת מוסיפים:
שבת היא מלזעוק ורפואה קרובה לבוא) השתא בעגלא
ובזמן קריב, ונאמר אמן.

#### מקורות-

- . שוייע יוייד סיי שלייה סעי בי .
  - .2 סיי קטייז מייב סייק גי.
    - 3. ילקוייי חייז.
    - 4. ויקרא כייה :לייז.

כל השונה הלכות בכל יום פובטח שהוא בן עולם הבא © כל הזכויות שפורות לצבי הארים תשנ"ט 16

# Parsha Primer הפרשה

# 16 January 6, 2001

Vayigash

\*\*\*\*\*\*

בס"ד י"א טבת תשס"א

Vayigash brings the long and fascinating story of Yosef and his brothers to its end. The dreams of his brothers bowing to him, that set off this drama, were fulfilled. All can see that Yosef didn't abuse this power, but used it help his family, and the entire Middle Eastern world, through the difficult famine. In Middah of the Week we'll discuss Ahavat Yisrael, an appropriate closing lesson for the story of Yosef and his brothers. In Mitzvah of the Week we'll see how even in Yaakov's rush to get settled in Mitzrayim, Yaakov knew how to plan ahead for the truly important things in life. Shabbat Shalom!

Breishit 44:18- 47:27

ליל שבת

#### PARSHA IN A NUTSHELL- סיכום הפרשה

Parshat Vayigash continues the story of Yaakov's sons, as eleven of them stand before the most powerful man in Mitzrayim, unaware that he is their missing brother, Yosef. Yosef claimed that Binyamin stole his silver goblet, and demanded that Binyamin remain with him in Mitzrayim as his slave.

Yehuda stood in front of Yosef (prepared to use force, if necessary- Rash"i) and explained that if Binyamin was to remain in Mitzrayim, Yaakov, their father would surely die of heartache. Yehuda offered to remain as Yosef's slave instead of Binyamin.

When Yehuda finished his speech, Yosef could no longer contain his emotions. He asked that everyone (except the brothers) leave the room. He then said: "I am Yosef. Is my father still alive?"

Yosef calmed his brothers' fears, insisting that he would not seek revenge for what they did to him. He then sent wagons to bring Yaakov and his brothers' families to Mitzrayim. Yosef gave each of them gifts, and sent Yaakov ten donkeys loaded with the finest items, and ten female donkeys laden with food.

The brothers reached *Yaakov*, told him that *Yosef* was still alive and was the ruler of *Mitzrayim*. When *Yaakov* saw the wagons, he felt his spirit renewed.

On the way to *Mitzrayim*, with seventy family members, *Yaakov* stopped in *Beer Sheva*. *Hashem* appeared to him and told him to continue to *Mitzrayim*. *Yaakov* had a joyful reunion with *Yosef*. *Yosef* presented his father and a few of his brothers to *Paroh*. The famine in *Mitzrayim* was difficult. The Egyptians turned to *Yosef*, and were required to sell their property and possessions to *Paroh*, in exchange for food.

#### SHABBAT VAYIGASH 5761

8 8

Candle lighting:

Havdala:

The *haftara* is a prophecy of a time when the rift between the tribes, which caused the downfall of the first *Beit Hamikdash*, will be repaired. The *shvatim* (tribes) are split into two groups that include all the others: *Yosef* and *Yehuda*, who face off at the beginning of this week's *parsha*.

Parsha Primer © (2001) 5761 Tzvi Harris, Halacha Yomit. Graphics from various clip art collections. Biblical translations based on "The Living Torah" by Rabbi Aryeh Kaplan z"l. For information on this and other educational programs please contact: Tzvi Harris 972-2-997-3848 (Israel). E-mail: <a href="tzvi@halachayomit.com">tzvi@halachayomit.com</a> Please visit our website: <a href="www.halachayomit.com">www.halachayomit.com</a>

Planning for Avodat Hashem

סעודה שניה

#### מצות השבוע -MITZVAH OF THE WEEK

וָאֶת יְהוּדָה שַׁלַח לְפַנֵיו אֵל יוֹסֶף לְהוֹרת לְפַנֵיו גשְׁנַה...

[Yaakov] sent Yehuda ahead of him to make preparations In Goshen. (46:28)



The *midrash* explains what sort of preparations *Yehuda* had to make in *Goshen*:

Rav Chanina the son of Rav Acha and Rav Chanina (another Rabbi named Chanina) discussed this. One explains that Yehuda was sent to set up a house for Yaakov's large family. The other claims that Yehuda was sent to set up a Bet Midrash- a house of Torah study. Midrash Rabba 95

Before heading towards *Mitzrayim, Yaakov* sent *Yehuda* to prepare an environment in which *Yaakov's* family could continue to serve *Hashem.* Rabbi Yeshayahu Horowitz zt"l (known as the *Shl"a*, the acronym of his famous book, *Shnei Luchot Habrit*) recognized an important lesson in this.



One who has the z'chut (merit) to build a house, should plan which room in the house will be dedicated to tefilah (prayer) and Torah study, and which room will serve as a gathering place for

chachamim (Torah scholars). Only after these rooms are planned should he think about the rest of his needs (the number of bedrooms and size of the kitchen...).

Based on the Shl"a

Rabbi Horowitz taught that this could serve as a rule of thumb for life. Before every big move in life, plan ahead where *Hashem* (serving *Hashem*, *mitzvot*, *Torah* study, etc.) will fit in. It doesn't matter whether it's a new house, a new job, or a new school. Even founding a new community requires planning a central place of *tefilah*, schools to teach *Torah* and all the other institutions necessary for *avodat Hashem* (kosher food, *chessed committees*, a *Rav* who can serve as a spiritual guide and more).

סעודה שלישית

# Middah of the Week מידת השבוע

#### וַיִּפַל עַל צַוָּארֶי בִנְיָמָן אָחִיו וַיֵּבְדָ וּבִנְיָמָן בָּכָה עַל צַוָּארָיו:

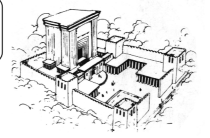
[With that Yosef] fell on the shoulders (literally necks) of his brother Binyamin and wept. Binyamin [also] wept on [Yosef's] shoulders (literally necks) ..." (45:14)

Did *Binyamin* have two necks? *Rabi Elazar ben P'dat* explained: *Yosef* saw through divine inspiration (*Ruach Hakodesh*) that in the future two *Batei Mikdash* would be built in *Binyamin's* territory, and both would be destroyed.

Binyamin cried because he saw that the Tabernacle (Mishkan Shiloh) would be built on Yosef's territory and would be destroyed.

The Mahara" of Prague (Rabbi Yehuda Levai

zt"l) explained the significance of *Yosef* and *Binyamin*'s crying on each others necks. The neck connects the head to the body. Similarly- the *Beit Hamikdash* connects the Jewish people to *Hashem*.



It is not unusual to read about tzaddikim crying over future tragedies, but notice that Yosef and Binyamin each cried over events that would occur to the other's descendents.

Through their display of care for each other, Yosef and Binyamin taught us the significance of the Beit Hamikdash: Ahavat Yisrael- love for all Jews.

Based on "Reachings" Rabbi Yaakov Haber

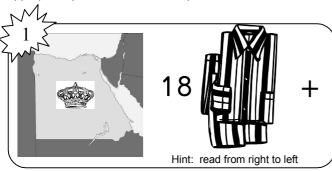
See questions for the Shabbat table below

#### **QUESTIONS FOR THE SHABBAT TABLE-**

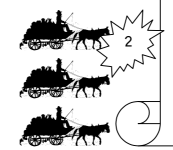
- 1. Can you think of a *mitzvah* (or more) related to the *Beit Hamikdash* that serves to bring *Bnei Yisrael* closer to each other?
- 2. As *Yosef* and *Binyamin* embraced and wept, the other ten brothers stood by watching. What thoughts do you think were going through their minds?

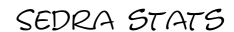
# PICTURE RIDDLES

Look at the three sets of pictures below, and see if you can find the pasuk, concept or halacha that they refer to. Find the appropriate pasuk for each of the picture riddles.









**Note**: In this section we refer to the *Parsha* as a *Sedra*, and the term *Parsha* refers to the sections separated by spaces in the *Sefer Torah*.

- ◆ 11<sup>th</sup> of 54 sedras in the Torah, 11<sup>th</sup> of 12 sedras in Sefer Breishit.
- ◆ Contains: 3 parshiot. all stumot (closed). Vayechi begins in the middle of the third parsha.
- ◆ 106 *p'sukim*, #28 in the number of *p'sukim*, equal to *Toldot* and *Bo*
- ◆ 1480 words, ranks #30
- ◆ 5680 letters, ranks #29
- ◆ Contains none of the *Tarya*"g (613) mitzvot

Thanks to *Torah Tidbits* for permission to reprint this column

ANSWERS TO PICTURE RIDDLES FOR MIKETZ

All three riddles last week were in the same *perek*, relatively close together. 1. *Paroh* tells *Yosef* that he is appointing him second to the King, "Only by the throne I will outrank you." The literal translation of this is "Only my chair will be larger than yours." רָק הַנְּפֶא אֶנְדֶל מִמֶּדְי, "(41:40). 2. "...but in *Mitzrayim* there was bread." "רָק הַנְּפֶא אֶנְדֶל מִמֶּדְי, (41:54).

3. When Paroh appointed Yosef, he said: "Without your say, no man will lift a hand or foot in all Mitzrayim." וּבָלְעָדֶיךָ לֹא יָרִים (41:44) אִישׁ אַת יָדוֹ וְאֵת רַגְלוֹ בָּכָל אֵרֵץ מְצְרָיִם

# Parsha Primer הפרשה

# 23 February 24, 2001

Mishpatim- Sh'kalim



משפטים- שקלים

א' אדר תשס"א

Law is usually studied by students in colleges and universities, and by those who decided to study or work with the law as their profession. *Mishpat*, law and justice, is such an integral part of Judaism that every Jewish child who studies Chumash, Mishna and Talmud is familiar with the basic laws of damages (nezikin), courts, witnesses and other aspects of law and justice. These topics are considered by most religions to have little or nothing to do with religion, yet in Judaism these laws which define the relationships between people and neighbors are important to all. Parshat Mishpatim introduces us to these laws. **Shabbat Shalom!** 

Shmot 21:1-24:18 ליל שבת

#### PARSHA IN A NUTSHELL- סיכום הפרשה

#### וָאֵלֶה הַמִּשְׁפַּטִים אֲשֶׁר תַּשִּׁים לְפְנֵיהֶם:

These are the laws that you must set before [the Israelites]...(24:1)

Our *parsha* contains many *mitzvot*, and we couldn't possibly cover all of them. In this week's summary we'll review several of the *mitzvot* in the *parsha*.

The laws of eved ivri, a Hebrew slave- This is a Jewish man who sells himself as a slave because of his difficult financial situation, or one who was sold by a bet din (Jewish court of law) because he was unable to pay back a person whom he stole from. The Hebrew slave works for six years, and goes free on the seventh.

One who murders intentionally, is punished by death. (The *Talmud* tells us that this was a very rare occurrence because of the strict rules of testimony and the warning that must be given before the act.) One who caused a death unintentionally is to run away to the city of refuge (עיר מקלט).

**Damages**- The *parsha* discusses the responsibility of a person whose bull gored a person or damaged property, as

well as that of one who dug a pit or who was responsible for a fire that spread. In each case, the bet din has to decide if carelessness



was involved and to what extent the person is responsible. **One who steals an ox or sheep**, and slaughters or sells it, has to pay five oxen for each ox, and four sheep for each sheep that he stole.

One who agrees to watch over his friend's valuables is responsible for his friend's property to varying degrees. The *halacha* depends upon whether he borrowed the object for his own use, rented the object, was being paid to watch the object, and on whether he took proper care of it.

Continued on back...

#### SHABBAT MISHPATIM-SH'KALIM 5761

မြို့မြို့ Ca

Candle lighting:

Havdala:

Luach Notes Two *Sifrei Torah* are taken out of the *aron* this week. In the first we'll read *parshat hashavua*, and in the second we'll read *Sh'kalim*. A special *haftara* is read for *parshat Sh'kalim*.

Parsha Primer © (2001) 5761 Tzvi Harris, Halacha Yomit. Graphics from various clip art collections. Biblical translations from "The Living Torah" by Rabbi Aryeh Kaplan z"l. For information on this and other educational programs please contact: Tzvi Harris 972-2-997-3848 (Israel). Fax (USA) 1-707-897-1170. tzvi@halachayomit.com Please visit our website: www.halachayomit.com

Shemita מצות שמיטה מצות שמיטה

#### מצות השבוע -MITZVAH OF THE WEEK

#### יְשֵׁשׁ שָׁנִים תִּזְרַע אֶת אַרְצֶךְ וְאָסַפְתָּ אֶת תְּבוּאָתָה: וָהַשִּׁבִיעִת תִּשְׁמֵטֵנַה וּנָטַשְׁתַּה...

You may plant your land for six years and gather its crops. But during the seventh year, you must leave it alone and withdraw from it... (23:10.11)



Every seventh year is a *Shemita* year in *Eretz Yisrael*. During this year the *Torah* commands us to refrain from working the land. This *halacha* has practical meaning this year, since this year is a *shemita* year. Here are a few interesting *halachot* (laws) pertaining to the seventh year.

According to most *halachic* authorities, the Biblical laws of *Shemita* don't apply today. We continue to keep *Shemita*, as a *Rabbinic* mitzvah (a *mitzvah* instituted by *Chaza''I*, "*medrabanan*").

The four *melachot* (types of field work) that the *Torah* prohibited on the *Shemita* are:

- Planting
- Pruning grapevines (cutting branches in a manner that helps the growth of the vine).
- Harvesting crops
- Gathering grapes
- A fifth prohibition according to the opinion of many rabbis includes certain types of plowing (*Radba*"z).

Chaza"I (our sages) prohibited other types of field work, but these are permitted if necessary to maintain the basic health of trees or fields.

For example: it is permitted to water a tree which might die, or suffer irreversible damage if it won't receive water. It is not permitted to water a tree in order to improve it.

You might be wondering what the people in Israel eat during the *Shemita* year. In addition to not being able to do regular fieldwork, the fruit of the *Shemita* year have *kedusha* (holiness), and cannot be sold in the regular manner. *B'ezrat Hashem* (with G-d's help), we'll explain how fruit and vegetables get to the market in Israel, in a future **Parsha Primer**.

Justice

#### סעודה שלישית

# Middah of the Week מידת השבוע

Shalom Mordechai HaCohen Shwadron zt"l. He is also known by the

acronym of his name: *Maharsha"m*. He left us 9 volumes of responsa (answers to *halachic* questions people sent him), as well as other volumes of

One of the great Torah leaders about 70 years ago was Rabbi



titles.

descendent of *Aharon* the *Cohen*, and am obligated to follow his lead and actively seek *Shalom* (*Rodef Shalom*).

Please, listen to me and reach a

In addition, I am a cohen, a

Please, listen to me and reach a compromise. In merit of your agreeing to compromise you will succeed and prosper. A weak compromise is always better than a powerful court decision.



Maharsha"m was well known as a shofet tzedek: a fair judge. One of his students wrote: Maharsha"m would personally preside over the sounding of each side's claim in every dispute that was brought before him and his bet din. He would follow up with questions, to make sure that each side's claims were clear. The first thing he always tried to do was have the two sides reach a compromise agreement (p'shara). He would always tell the litigants:

My Rebbe muvhak (who taught me the most) was named Shalom (Rabbi Shalom of Belz z"l),

My name is Shalom,

halacha and Biblical commentary.

Most of the books that I wrote have the word "Shalom" in their

#### Parsha in a Nutshell, continued from page 1

The *parsha* contains many other *halachot*, among them the obligation to return lost objects, maintain justice in courts, keep the *Shemita* year, go to *Yerushalayim* three times a year, and the prohibition of eating milk and meat together.

**Sh'kalim** tells of the funds gathered for communal sacrifices (these are general sacrifices, not ones given by individuals).

After deciding each case, *Maharsha*"m would carefully watch to see if one of the litigants felt wronged. If so, he would sit him down, and explain his judgement at length, until he was sure that the person understood the rationale behind his judgement. If the man was learned, Maharsha"m would show him sources to back up the *bet din*'s decision. If not, he would ask that the litigant send a learned family member or friend, and *Maharsha*"m would explain his judgment to that person.

Occasionally the litigants would have to wait in *Maharsha"m's* presence for two additional *dayanim* (judges) to arrive. They would tell *Maharsha"m* not to wait- "Rebbe, we rely on your knowledge, and accept your decision." He would smile and tell them, "I don't rely on myself. You came for a *din-Torah* (judgement of a *Torah* court), and a *din Torah* requires three *dayanim*!"

## PICTURE RIDDLES

Look at the three sets of pictures below, and see if you can find the pasuk, concept or halacha that they refer to. Find the appropriate pasuk for each of the picture riddles.





# SEDRA STATS

**Note**: In this section we refer to the *Parsha* as a *Sedra*, and the term *Parsha* refers to the sections separated by spaces in the *Sefer Torah*.

- ♦ 18th of 54 sedras; 6th of 11 in Shmot
- ♦ 33 parshiot; 6 open and 27 closed
- 118 p'sukim ranks 22nd
- 1462 words ranks 31<sup>st</sup>
- ♦ 5313 letters ranks 37th
  The noticeable drop in ranking for words
  and letters is a result of MISHPATIM's
  having relatively short p'sukim.
- ◆ MISHPATIM has 53 mitzvot; 23 positive and 30 prohibitions; only 3 sedras have more mitzvot
- ◆ The Maftir for Sh'kalim adds 1 (open) parsha, 6 p'sukim, 90 words, 336 letters, 1 (positive) mitzvah

Thanks to *Torah Tidbits* for permission to reprint this column

ANSWERS TO PICTURE RIDDLES FOR YITRO

1. These "long days" represent the reward one is given for honoring his father and mother, literally "long days", meaning, a long life בַּבּי וּיִבְּיִרוֹ יָבִּירְ וּיִבְּיִרְ יָבִּירְ יַבְּיִר יְבִּירְ יַבְּיִר יְבִּירְ יַבְּיִר יְבִּירְ יַבְּיִר יְבִיין יַבְּיִר וְבִייִר (Shmot 20:11). 2. Here we see a thought bubble, containing a soldier and a person thinking, or remembering. These are the two aspects of Shabbat that are mentioned in Aseret Hadibrot, one in Shmot and one in Sefer D'varim. Zachor v'Shamor- remember and guard. In the Kabbalat Shabbat prayer we say that these two aspects of Shabbat were said b'dibbur echad, or in one "breath". 3. This is part of kiddush on Shabbat morning, in which we state who is not permitted to do melacha on Shabbat. "You, your son, your daughter, your slave, your maid, your animal..." בּבּר יִבְּתַּךְ עָבֶּדְךָ יָבְּתַּךְ עָבֶּדְךָ יַבְּתַּךְ עַבְּדֶּךְ יַבְּתַּךְ עַבְּדֶךְ יַבְּתַּךְ עַבְּדֶךְ יַבְּתַּךְ עַבְּדֶּךְ יַבְּתַּךְ עַבְּדֶךְ יַבְּתַּךְ עַבְּדֶךְ יַבְּתַּךְ עַבְּדֶּךְ יַבְּתַּךְ עַבְּדֶךְ יַבְּתַּךְ עַבְּדֶּךְ יַבְּתַּךְ עַבְּדֶךְ יִבְּתַּךְ עַבְּדֶךְ יִבְּתָּךְ עַבְּדֶךְ יִבְּתָּךְ עַבְּדֶךְ יִבְּתַּךְ עַבְּדֶּךְ יִבְּתַּךְ עַבְּדֶךְ יִבְּתַּךְ עַבְּדֶּךְ יִבְּתַּךְ עַבְּדֶּךְ יִבְּתָּרְ עַבְּדֶּךְ יִבְּתָּךְ עַבְּדֶּךְ יִבְּתַּךְ עַבְּדֶּךְ יִבְּתַּךְ עַבְּדֶּךְ יִבְּתָּךְ עַבְּדֶרְ יִבְּתָּךְ עַבְּדֶּךְ יִבְּתָּךְ עַבְּדֶרְ יִבְּתַּךְ עַבְּדֶרְ יִבְּתָּךְ עַבְּדֶרְ יִבְתַּרְ עַבְּדֶרְ יִבְּתָּרְ עַבְּדְרָ יִבְּתָּרְ עַבְּדֶרְ יִבְּתָּרְ עַבְּדְרָ יִבְּתָּרְ עַבְּדְרָ עַבְּדֶרְ יִבְּתְּרְ עַבְּדְרָ יִבְּתְּרְ עַבְּדְרָ יִבְּתָּרְ עַבְּתָּרְ עִבְּדְרְ יִבְּתְּרְ עִבְּתְּרְ עִבְּתְּרְ עִבְּדְרְ עַבְּתְּרְ עַבְּרָּרְ עַבְּתְּרְ עִבְּרְי בְּתַּרְ עִבְּתְרְ עִבְּתְּרְ עַבְּתְּרְ בְּתַּרְ עִבְּתְרְ בְּתְּרְיִבְּתְּרְיִר בְּתְּרְיִבְּתְּרְיִי בְּתְּרְי בְּתְּרְ בְּתִּרְי בְתְּיִי בְּתְּרְיְיִי בְּתְּרְ

# Parsha Primer הפרשה

# 27 March 24, 2001

Vayakhel-Pekudei

ויקהכ-פקודי

The Jewish Calendar

כ"ט אדר תשס"א

סעודה שניה

This week we have a double header, and a special maftir. At the end of Pekudei, Bnei Yisrael see the cloud representing the Shechina (presence of Hashem) settle on the completed Mishkan. This is an appropriate ending to Sefer Shmot, displaying that Bnei Yisrael were well on their way to fulfilling the goal of having Hashem dwell among them. In Mitzvah of the Week, we'll study a topic from the special maftir- the Jewish calendar. In Middah of the Week we'll try to understand what "wisdom" means in Judaism. Shabbat Shalom!

Shmot 35:1-40:38

ליל שבת

#### PARSHA IN A NUTSHELL- סיכום הפרשה

In our parshiot Bnei Yisrael carry out Hashem's command to build the Mishkan.

Vayakhel- Bnei Yisrael donated the various materials that were needed to produce the Mishkan. At some point the workers turned to Moshe and told him that they already had more materials than necessary. Moshe then commanded Bnei Yisrael to stop bringing the materials. The leaders of the tribes donated the precious stones that were needed for the clothing of the Cohen Gadol.

The parsha details the building of the Mishkan and its vessels. Bnei Yisrael prepared the structure of the Mishkan, (the beams that formed the walls, the coverings and the curtains that separated each section) and the vessels: the Aron, the shulchan (showbread table), the menorah, the golden altar, the copper altar and the washstand (kiyor).

**Pekudei**- The funds used to build the *Mishkan* were carefully counted, and accounted for.

The garments of the *Cohanim* were produced.

Moshe blessed the workers who built the Mishkan when he reviewed the various items, and saw that they were all built as Hashem specified.

Hashem commanded Moshe to put the Mishkan together (on Rosh Chodesh Nissan, almost a year after leaving Mitzrayim), and to anoint and sanctify the vessels and the Cohanim. Moshe did everything as Hashem commanded, and placed the vessels in the Mishkan.

#### **VAYAKHEL-PEKUDEI-HACHODESH 5761**

Candle lighting:

Havdala:

Luach

Two *Sifrei Torah* are taken out this week. The *maftir* is read from the second one, *Parshat Hachodesh* (*Sefer Shmot*, from *Parshat Bo*). Before Mussaf we pray that the upcoming month of Nissan be a good month.

This week's **Primer** is dedicated in memory of **Esther (bat Yehuda Leib) Harris** z"l, 2 Nissan 5759

Parsha Primer © (2001) 5761 Tzvi Harris, Halacha Yomit. Graphics from various clip art collections. Biblical translations from "The Living Torah" by Rabbi Aryeh Kaplan z"l. For information on this and other educational programs please contact: Tzvi Harris 972-2-997-3848 (Israel). Fax (USA) 1-707-897-1170. tzvi@halachayomit.com Please visit our website: www.halachayomit.com

#### מצות השבוע -MITZVAH OF THE WEEK

In this week's special *maftir*, we read of the mitzvah to count the months starting from *Nissan*, and follow a lunar (moon-based) calendar, adjusted by the solar (sun based) seasons. We'll explain how our unique calendar works, and how it compares to the other common calendars.

#### What are calendars usually based on?

The secular calendar that most of us use is a solar (sun-based) calendar. This means that the seasons of the year (which are set by the sun) occur on the same dates each year. The months though, are not dependent upon any natural phenomenon (sun or moon). They are just adjusted to complete a cycle (12 months), by the end of the sun-year.

The Moslems use a strictly lunar calendar. Since the lunar year is a few days shorter than the solar year, their holidays can occur in different seasons. It is common in Israel to see the Moslems celebrate "Ramadan" (a Moslem holiday) in a different season every few years. (It's also common to hear people who don't understand the Moslem calendar ask: "I thought Ramadan was in the summer, why are they celebrating it in the winter this year?" or the opposite.)

#### The Jewish Calendar-

Our calendar is based upon the sun and the moon. The months are based on the moon. A month is the time between the appearance of one new moon, and the appearance of the next new moon. Our months are 29-30 days, because the month is actually 29 and ½ days long (29 days, 12 hours, 44 minutes and 3 1/3 seconds to be exact). On the other hand, our years are based on the sun. *Pesach* must occur in the spring, and the other holidays (*Shavuot* and *Sukkot*) are also seasonal.

# How does the Jewish calendar balance the sun and the moon?

In order to ensure that that the calendar remains adjusted seasonally, we add a month to the year (13 months) 7 out of every 19 years. This helps the lunar months remain synchronized with the solar years. A 13 month year is known as a leap year, or a "shana mi-uberet" (שנה מעוברת).

For more information, see "Understanding the Jewish Calendar" by Rabbi N. Bushwick

Wisdom of the Heart

סעודה שלישית

# Middah of the Week מידת השבוע

A careful review of our *parsha* will reveal that the *Torah* uses the phrase "wise hearted" (חכם לב in various forms), many times.

Usually we associate the term wise, with man's head, and particularly with his brain. Why does our parsha stress over and over the wisdom of the heart?

Our association of wisdom with the brain is not totally correct. Often, the brain-wise person is not smart at all. He might know all the answers, he might sound intelligent, but is he really wise?

If he knows how to use his wisdom to benefit himself and others- then he is truly a wise person. If his knowledge remains in his brain and mouth, but is not put to any use, then it is worthless. In fact, the *Torah* is

teaching us that this is not considered "wisdom".

Let's take for example someone who has studied the medical benefits of plants and herbs. Ask him about any plant, he'll tell you if this one is poisonous, and that one can be used to cure some disease, and so on. Sounds like a very wise man, doesn't he?

Now, let's say you see this "wise man" eating one of the plants that he just told you was poisonous. Can we still consider him "wise"? His vast knowledge remains just...knowledge. It's not put to any use. This is not wisdom. In fact, we can even compare this man to

a donkey, who has an entire set of encyclopedias loaded on his back. Does the encyclopedia make the donkey "wise"?

The *Torah* is teaching us that wisdom is the ability to use knowledge to help and benefit others.

Based on Ohr Yahel, Rabbi Yehuda Leib Chasman z"l, illustration of L. Frank Baum's Scarecrow and Tin Woodman by W. W. Denslow, 1900

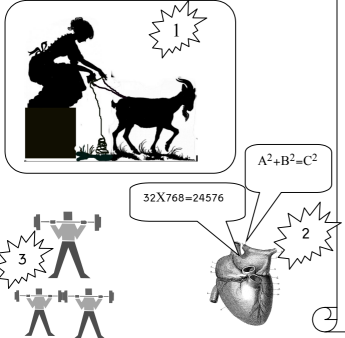


#### QUESTIONS FOR THE SHABBAT TABLE-WISDOM OF THE HEART

- Based upon our definition of true wisdom, how would you define a Torah scholar?
- A few weeks ago (*B'shalach*) we explained what *emuna* (faith, belief in *Hashem*) means in Judaism. In what way are our definitions of *emuna* and wisdom similar?

## PICTURE RIDDLES

Look at the three sets of pictures below, and see if you can find the pasuk, concept or halacha that they refer to.



## SEDRA STATS

**Note**: In this section we refer to the *Parsha* as a *Sedra*, and the term *Parsha* refers to the sections separated by spaces in the *Torah*.

Vayakhel \* 22nd of the *Torah's* 54 sedras; 10th of 11 in *Shmot* \* 13 *Parshiot*; 7 open, 6 closed

\* 122 p'sukim - ranks 17<sup>th</sup>, tied with VaEtchanan & Ki Tavo; shorter than both in words & letters \* 1558 words - ranks 24th tied with Vayeshev, \* 6181 letters - ranks 21<sup>st</sup> \* Overall, Vayakhel ranks 22nd in the Torah \* Vayakhel contains 1 mitzvah of the 613, a prohibition

**Pekudei** \* 23rd of the *Torah*'s 54 *sedras* 11th of 11 in *Shmot* \* 20 *Parshiot*; 7 open, 13 closed \* 92 *p'sukim* - ranks 40th \* 1182 words - ranks 42<sup>nd</sup> \* 4432 letters - ranks 44th (10th)

- \* Overall, Pekudei ranks 43rd in the Torah; it is a short sedra
- \* *Pekudei* is always "involved" in the Four *Parshiot*; it is the only *sedra* with that distinction.
- \* Pekudei contains no mitzvot, although it does "contain" several mitzvot related to the Mishkan and Cohen's garments, which have been previously counted. It is one of 17 sedras without mitzvot.

**Vayakhel-Pekudei** First of 7 pairs that are sometimes read together. Combined, V-P has 214 *p'sukim*, more than all single *sedras*, and more than all other doubles, except for *Matot-Mas'ei*. Even with the *maftir* adding 20 *p'sukim*, it still falls short of M-M's 244 *p'sukim* plus 7 more when it is *Shabbat Rosh Chodesh*. In most 12-month years, *Vayakhel* and *Pekudei* are read together, and they are usually *Parshat HaChodesh*, as they are this year \* The *maftir* for *HaChodesh* contains 1 closed *parsha*, \* 20 *p'sukim*, \* 313 words, \* 1207 letters, \* 9 *mitzvot* - 5 positive and 4 prohibitions

Thanks to Torah Tidbits for permission to reprint this column

ANSWERS TO PICTURE RIDDLES FOR KI TISA

1. In this picture we see a measuring cup, with top line measuring 13 units. A measure in *Ivrit* is a *middah*, and 13 *middot* are the 13 phrases of mercy that *Moshe* used in his prayer to *Hashem* (13 *middot rachamim*) (34:6-7). 2. ½=20, this represents the ½ *shekel* coin, which must be given by all males over 20 years old. 3. This represents the *pasuk*, בַּקְצִיר תִּשְׁבֹּת refrain from plowing and harvesting. Although the *pasuk* clearly refers to *Shabbat*, some understand the second half of the *pasuk* as referring to *Shemita*. (34:21).

#### HALACHA YOMIT and PARSHA PRIMER-ORDER FORM- 5761 תשס"א

- The cost of the **HALACHA YOMIT** for the תשס"א school year is \$250. Price includes postage. Your school logo can be included for an additional \$20 (contingent upon your providing a copy of the logo that can be scanned successfully, or an electronic copy of the logo). School name will appear at the bottom for no additional charge, as in the past.
- The cost of **PARSHA PRIMER** for the תשס"א school year is \$220. Price includes postage, and inclusion of your school logo (contingent upon your providing a copy of the logo that can be scanned successfully, or an electronic copy of the logo).

| Please | fill | in | the | fall | owing | clear | l 🕶 • |
|--------|------|----|-----|------|-------|-------|-------|
| riease | 1111 | ш  | une | 1011 | OWILL | ciear | IV:   |

| 1 2211221       |  |  |  |
|-----------------|--|--|--|
| 1. SCHOOL NAME: |  |  |  |
| I NOUND NAME    |  |  |  |
|                 |  |  |  |

| 2. We would like to order: ₽                | Please send the following ♥ with your order:                                 |
|---------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| Halacha Yomit 5761                          | \$250 + school calendar                                                      |
| please add our logo                         | \$ 20 + digital logo, or dark sharp image                                    |
| Parsha Primer 5761                          | \$220 + logo (no additional charge)                                          |
| 3. ADDRESS:                                 |                                                                              |
|                                             |                                                                              |
| 4. PHONE NUMBER/FAX                         |                                                                              |
| 5. NAME OF STAFF MEMBER WHO                 | WILL SERVE AS CONTACT (please fill this in)                                  |
| 6. Are there sessions on Sundays in you     | ur school?                                                                   |
| 7. Is your student body comprised of: t     | poys only, girls only, or boys and girls?                                    |
|                                             | Halacha Yomit includes the halachot of Yom Haatzmaut and Young this omitted? |
| 9. We plan to use Halacha Yomit for gr      | rades (Recommended for 3-8)                                                  |
| We plan to use Parsha Primer for gra        | des (Recommended 5-8)                                                        |
| 10. Approximate number of students w        | ho will be using the programs:                                               |
| 11. Name of school as you would like i      | t to appear on the Halacha Yomit                                             |
| 12. E-mail (please fill this in if possible |                                                                              |
| 4 01 14 4 4 11 1 1 1                        | mit and/ on to Dansha Driman aireas you the night to manage as ma            |

Please note: Subscription to the Halacha Yomit and/ or to Parsha Primer gives you the right to prepare as many copies as necessary for your school only. All rights, including copyright, and right to make changes to any element of the programs remain the property of the editor.

#### SIGNATURE

To order, mail your תשס"א school calendar and/ or logo (if necessary) with this order form and the payment (as stipulated above) to:

Rabbi Tzvi Harris Talmon D.N. Modiin 71937 ISRAEL

Tel (Israel) 972-2-9973848 e-Fax (USA) 707-897-1170 Please note that adding your logo does not in any way indicate a transfer of any or all of the copyright holders legal claims to the material.

e-mail: tzvi@homemail.com